

封面人物杜凱文

我所認識的鄒族



## 各族概況—鄒族

**分布**: 分佈於嘉義縣阿里山鄉為主,部分亦居住於南 投縣信義鄉。

人口數:6,608人。(106年4月數據)

祭典傳說: 小米收穫祭、播種祭、戰祭。

文化特質:父系氏族、社會採取共享制度。

宗教信仰: 超自然神祇信仰,主要的神祇有天神、戰神、命運之神、獵神、土地之神、粟神、家神、社神等。

傳統工藝:皮雕。



## 地理環境

阿里山鄉鄉內山脈包括太 武尖山、大塔山、祝山、 石水山等18座主要山戀 構之阿里山山脈,形成 為聞名於世之玉山支系, 為全省曾文溪、八掌溪 阿里山溪(即清水溪) 三大河流發源地。

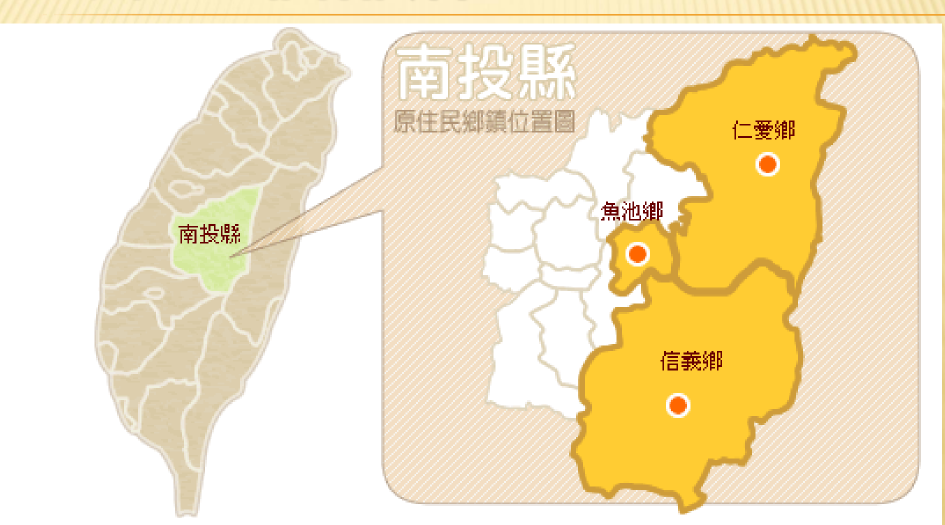


大塔山海拔2663公尺,是阿里山山脈第一高峰,也是小百岳中嶽,更是鄒族的聖山,族人認為,善良的人死後靈魂會在大塔山,惡人死後靈魂只能到小塔山

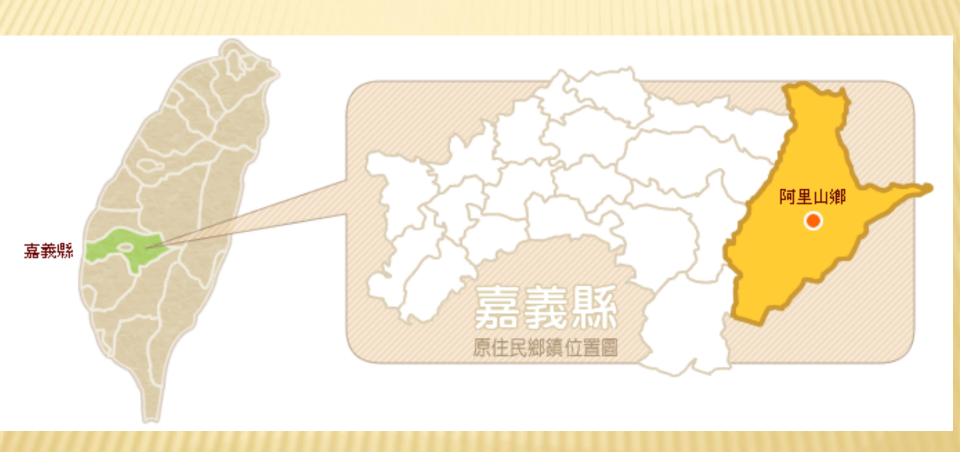
\* 鄒族世居中央山脈, 與南投縣信義鄉、高 雄市納瑪夏區比鄰, 因此人口的遷徙也布 及這兩個區域



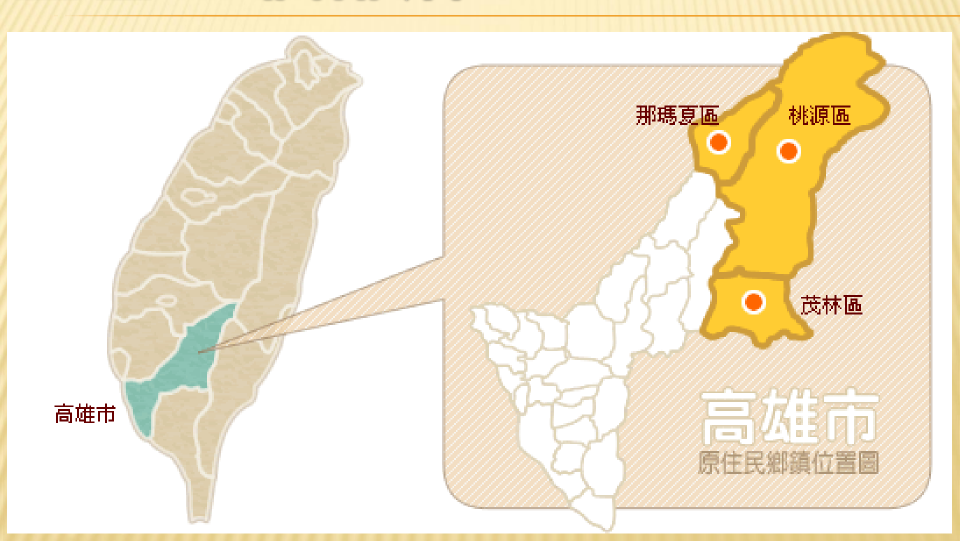
# 三鄉58個部落



# 一鄉29個部落



# 三區27個部落



## 鄒族的行政區劃

[北四村] 豐山村 \* 鄒族又 鄒族有 「魯富 寺富野花 併入這 一部份 中山村 ☆達邦村 與布農 樂野陈 [南三村] 佳附屬 達邦以 北鄒族群分佈(阿里山一带)

苍山村

新高族。 諸」與 ,社民 野社, 美一帶 ,來吉、 美、里

達邦

里住

山美

新美

茶山

又分為北四村、南三村

E前

# 達邦與特富野位置圖



# 玉山

日人據台後,發現玉山高過富士山約200公尺,遂在**1897年**諭令改名為「新高山」。光復後於**1947年**台灣政府公佈將新高山復名為「五山」。



## 鄒族的聖山—PATONKAN(發亮的山)

- 對鄒族人而言,玉山是族人的聖山,是神降生人之地,也是 洪水時期人避禍的所在,因此相當尊崇他們居住地域的玉山。
- \* 鄒族人起源說:都跟玉山有很大的關係。
- 『太古時候,名叫Hamo的神在<mark>玉山上創造了人</mark>,隨著人口的增加而逐漸離去;後 因<mark>洪水氾濫</mark>,人們便帶著動物又回到玉山上。當時無穀物可食,只有捕殺動物, 有一次人們將狗頭用竹竿插起,豎在地下,眾人覺得很好玩,後來又嘗試用猴頭 與人頭,不久洪水退了』
- 『天神(Hamo)或創造女神(Nivnu)<mark>降臨玉山</mark>(Patungkuon<del>u</del>),搖撼楓樹 (lauya),樹果葉落下就成為人,這就是人類的祖先。』
- 『天神<mark>降臨玉山</mark>(或特富野部落),播植人種,其種由地中生長,成為今日人類的祖先。由於這種原因,人又稱由土地生長的人』
- 『大鰻魚堵住溪流,導致<mark>大洪水</mark>,部落居民趕忙逃到玉山山頂<mark>避水</mark>。大水退了, 人們就分別下山,在楠梓仙溪、曾文溪、阿里山溪、陳有蘭溪等流域建立部落。』

# 鄒族起源說

\* 阿里山Tsou關於人類始祖的出現,有這麼一個神 話傳說:「太古時代,有位大神叫hamo(哈默), 自天上下凡,在玉山搖動楓樹,樹葉落地而變成 了人類祖先,經年累月之後,人類子孫繁衍增多 於是各自下山尋覓耕地、獵場,但是不久,發生 大洪水,大地逐漸被洪水淹沒,於是散居四處的 人類及各種動物再度回到玉山避難,過了許久, 洪水消退,山頂上的人類才又紛紛移下山來。」 (汪明輝1990:79; 1992:23)

#### 鄒族分類系統

\* 分為阿里山鄒亞族(又分為Tapagu-Tufuja群和Lutufu 群)、卡那布亞族、沙阿魯阿亞族。

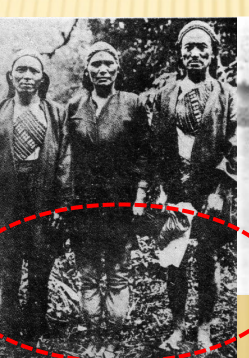


## 北鄒VS南鄒

三個系統的文化特質、服飾、物質文化接近,姓名、會所制度亦相同,語 **言也有半數以上相似**,但仍然有其差異性,加以隔離久遠,而高雄方 面的南鄒又毗鄰布農族,使南、北的認同有所差距。目前南鄒的會 所已消失,前幾年恢復的祭典也與阿里山鄒族的傳統祭典不同,因 此有些學者曾建議將之分為三個獨立的族群。



卡納卡納富



沙阿魯阿

# 服飾

\* 男性以等,以



\* 女性則以標



皮披肩

布衣:

色棉

胸兜:

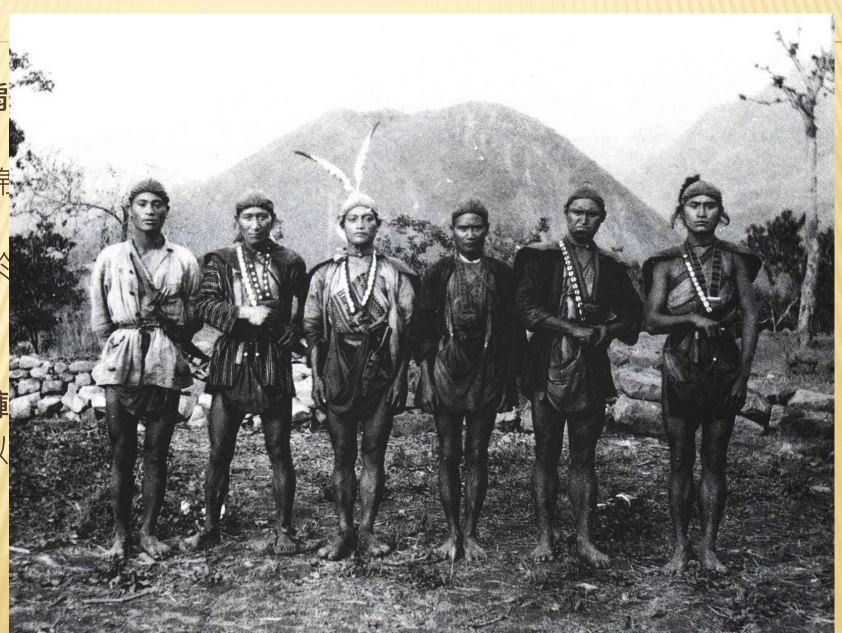
掛於

帽子:

護臂

護腿褲

鞋:以



上衣:為

扣,袖

胸兜:以;

腰裙:將

頭巾:以

族女子

綁腿:以:



习左前

頂,鄒

国定之。



#### 文化特質

- \* 精細的鞣皮技術:晒山羊皮
- × 以獵物的皮為衣飾是鄒族的特色。鄒人以柔軟的山羌皮毛做帽飾、皮鞋;以山羊皮作衣服。

先刮除皮上的肉,曬乾、再放在臼裡,以杵打軟,或放在粗大圓木上由兩人拉扯,如此重覆多次,直到獸皮柔軟為止。 鄒人的皮衣、帽並不保留獵物的手,而排灣族的部份皮衣則 保留了山羊的毛。







# 鄒族的頭飾



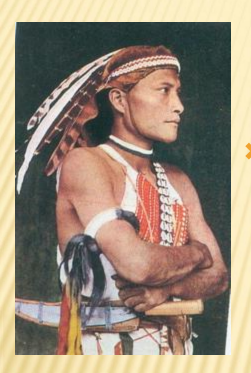


\* 男性頭飾

\* 女性頭飾



# 臂飾





戰祭、播種祭、小米豐收祭

# 鄒族祭典儀式

#### 戰祭MAYASVI

#### 整個儀式分成迎神祭、團結祭、送神祭、路祭及家祭

- \* 屬於全部落性的祭典,二大社(達邦、特富野)各 別舉行,時間大約在二月或八月。主要是祭拜天 神和戰神,在會所及其廣場前舉行。
- \* 舉行戰祭的時機有三種:
  - 一、出草歸來。

  - 二、<u>重建會所</u>。 三、小米收穫祭後視當年的情況(如有<u>重大變故</u>、 不順遂之事)擇期舉行。
- \* 戰祭由迎神曲揭開序幕,經過三天二夜的歌舞, 在最後一天的午夜十二時吟唱送神曲劃下休止符。

- × Mayasvi:是鄒族非常神聖的儀式。
- 「戰祭」主要是「紀念過去的戰爭,也為祝禱將來所有不可避免的勝利」。 其對象是諸神的最高天神HAMO、掌管軍事的軍神iafafejoi和掌管生命的司 命神bosonfihi,甚至包括被獵人頭的靈hitsu,所以此儀式亦有「邀魂以安 魂的意義」。
- \* 儀式中有非常多的禁忌,是不同於一般的活動,正典後的歌舞祭則歡迎來自四面八方的朋友一同娛樂。而現今mayasvi『戰祭』儀式過程已大為簡化,僅保留下簡單的「迎神祭」、「團結祭」、「送神祭」、「路祭」、「家祭」、象徵性的「敵首祭」及「成年禮」,每年2~3月間於達邦、特富野兩大社的KUBA(男子集會所)分次舉行。
- ➤ 另有二祭,分別為播種祭,新年肇始在自家小米田之祭禮。另一為 HOMEYAYA祭,每年小米成熟時於氐族祭屋辦理。

\* Mayasvi獲文建會指定為嘉義縣重要民俗,為 全台第一個認證為無形資產之原鄉祭典。 且於100年10月25日戰祭儀式進行當天,接受 授證典禮。 

#### \* 迎神祭



★ 在神樹前集合進行殺豬獻祭敬神儀式,每一把刀都要沾到小豬的血,然後 把血擦拭在神樹的葉子,並向神樹大聲呼喊,請戰神降臨。



\* 最後會留**三個枝條**,一枝指向**庫巴**,一枝指向**頭目家**(汪家), 一枝指向鄒族**發源地玉山**(也有一說指向石家)



邀請戰神後,所有與會的鄒族男人在廣場吟唱迎神曲,歌聲莊嚴從心底打動人心



事<u>結果</u>。唱完歌回到庫巴,各氏族領了綁了樹皮的神花,開始要跑回各氏族的祭屋三次,唱完歌回到庫巴,各氏族領了綁了樹皮的神花,開始要跑回各氏族的祭屋三次,



兒童獻禮祭 媽媽只能把小朋友抱到庫巴邊,再由舅舅或長輩抱進庫巴,意義在於



#### 成年禮

聆聽長老訓勉後,會被**黃藤條鞭打**,然後長老為他們**戴上皮帽**,再帶到頭目面前喝少許的酒,表示以後要在部落負起更多的責任



#### 送神祭

頭目引領下眾勇士走到廣場,圍成半圓形的舞隊,面向神樹,**逆時 針走唱送神曲**,恭送戰神升天。



#### 路祭

由頭目或長老帶領勇士到各家祭屋祝禱平安,每人取二支五節芒返回會所,進行驅邪儀式。



#### 小米豐收&播種



#### 建築

×主屋

\* 瞭望台

×男子會所

\* 雞舍

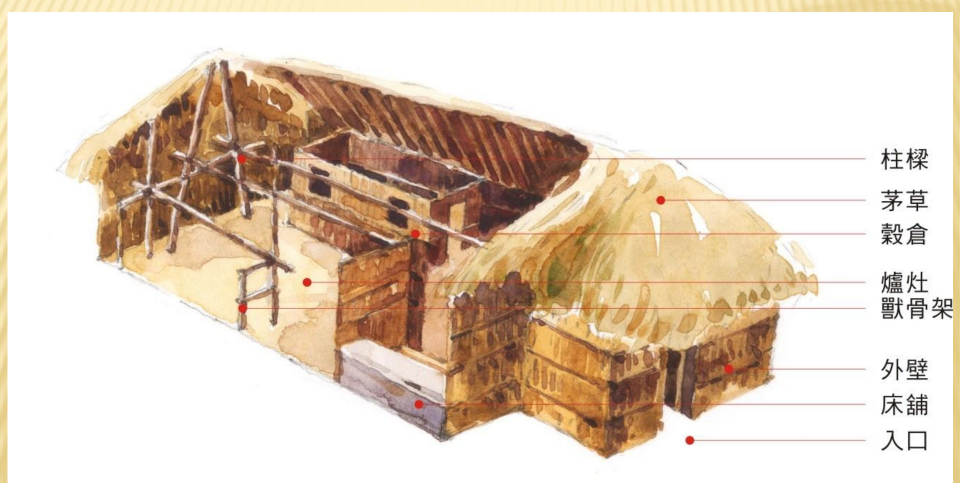
×祭屋

\* 豬舍





# 主屋

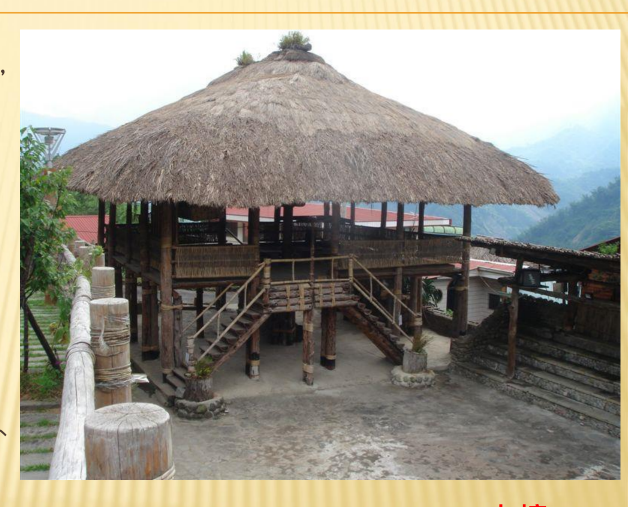




#### 男子會所

鄒族人的觀念裡擁有會所,能夠舉行全部落性祭儀的社群才有資格稱為大社,也才是一個完整的政治實體。

\* 男子會所之功能, 平時主要為青年 接受長老教育及 訓練與族人共同 **祭祀之處**,為男 子的集會處、戰 時之司令部,此 處具神聖性,女 子不得進入,是 部落政治、祭儀 會議等公共事務 之中心。



會所前為集會與祭儀舞蹈之廣場,並植有**赤榕**為社樹,樹下為天神的祭壇。

## 瞭望台



#### 鄒族聚落:大社(HOSA)

- \* 鄒族人習慣稱其的聚落為 h o s a , 中文就是「大社」
- ★ 目前僅餘達邦、 特富野兩大社



在鄒人的觀念中,一個「大社」包含許多由大社分支出去的小社,結合成一個完整的部落。

#### 鄒族的信仰中心:KUBA





結構堅固的KUBA



屋脊及正門前各有木槲草二株,亦為天神之象徵物。

#### 祭屋

\*鄒族的气烟完妆,丘妆,却捧去\_\_\_ 明忽已 Ketk

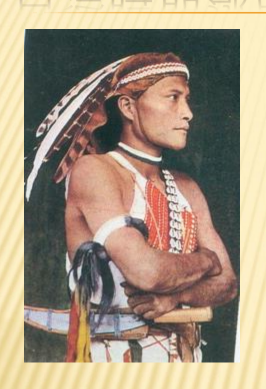
#### 鄒族神花—木槲蘭

據說鄒族神花在戰神hamo 的眼中是會<mark>發亮的植物</mark>, 當鄒族的族人舉行mayasvi 戰祭的時候,勇士的頭 帶上都會插著神花,大 家圍成一圈唱著迎神歌,

hamo戰神看見這個發亮的 光圈就會循著神樹從天 而降。

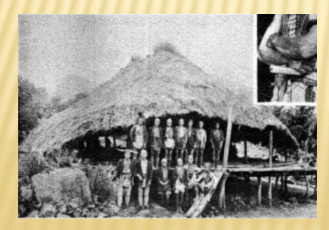


### 日治時期鄒族寫真

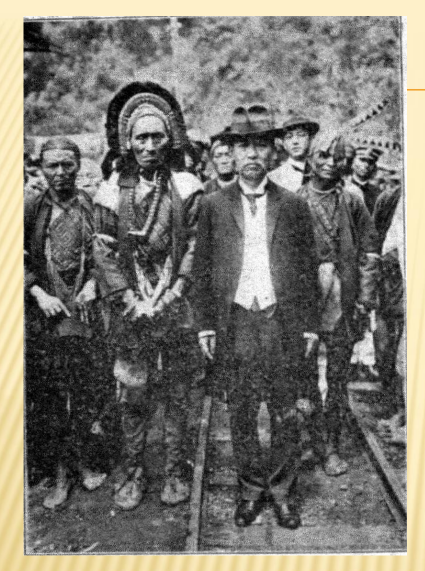




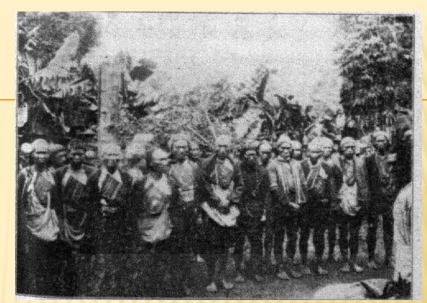








田(健治郎男)總督とツオウ族阿里山蕃



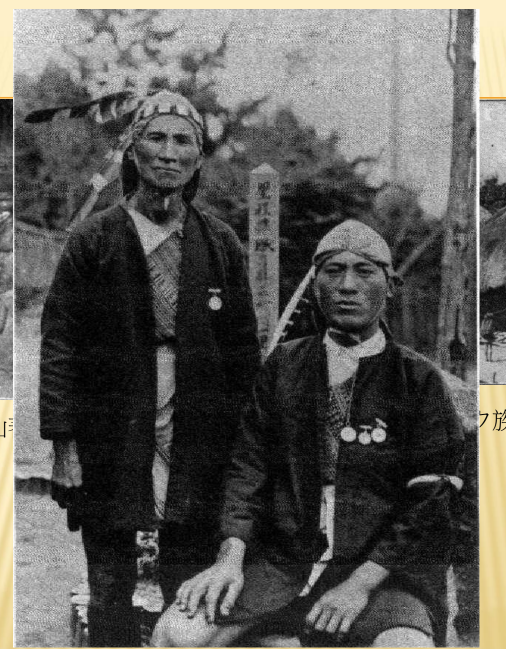
ツオウ族阿里山蕃達邦社頭目以下の服裝



ツオウ族阿里山蕃男子の服裝



ツオウ族阿里山



7族阿里山蕃の住家

臺南州下ツオウ族(阿里山蕃):善行章配用者(右)頭目章配用者(左)



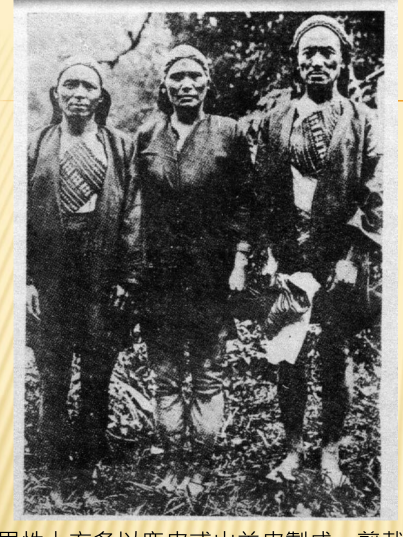


剪與棉為色



音樂在鄒族的文化中佔有重大的地位。無論信仰、征戰、祭儀、神話、 倫理等,皆有歌謠的出現。其中祭 歌在平常是禁唱的,其他歌謠則不 在此限。本照片為鄒族人演奏音樂 的情形

鄒族的住宅由住家、集會所、耕田小屋、漁具小屋、狩獵小屋、冶鍊小屋以及家畜舍等構成。屋頂以竹為骨架。再鋪上茅草,牆壁以鬼茅的莖編織而成。本照片為鄒族的集會所,為神聖的場所嚴禁婦女兒童進入此地。族內的祭典會議都在此地舉行,戰鬥時則以此地為大本營



鄒族男性上衣多以鹿皮或山羊皮製成,剪裁方式似布農族,而胸當、腹掛及禪則與布農族有極大差異,多以黑或深藍的素棉布織成。在女性的衣著上,上衣以淺黃或白色棉布為主要布料。禪的款式除了在邊緣加上綠色刺繡花樣之外,其餘與布農族女性類似。本照片為鄒族男性。



鄒族男性上衣多以鹿皮或山羊皮製成,剪裁方式似布農族,而**胸當、腹掛**及褌則與布農族有極大差異,多以黑或深藍的素棉布織成。在生的衣著上,上衣以淺黃或白色棉布為主要布料。褌的款式除了在邊緣加上綠色刺繡花樣之外,其餘與布農族女性類似,本照片為鄒族女性



鄒族的住宅由住家、集會所、耕田小屋、漁 具小屋、狩獵小屋、冶鍊小屋以及家畜舍等 構成。屋頂以竹為骨架。再鋪上茅草,牆壁 以鬼茅的莖編織而成



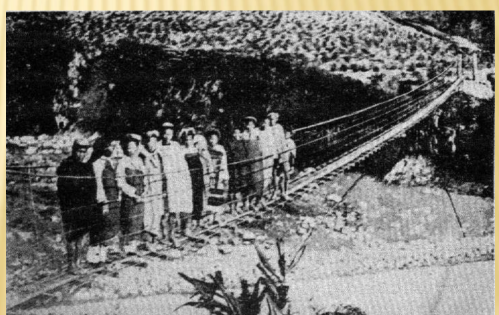
除了狩獵之外,漁業亦是鄒族的 產業之一。本照片為鄒族人所建 造的竹橋,以及捕漁的情形



圖為鄒族女性。根據大正四年底的統計顯示:鄒族共有26社·140戶。 男性人口1274人,女性人口1117人, 總人口共計2391人,屬於少數民族。



圖為鄒族男性。根據**大正四年底**的統計顯示:鄒族共有26社,140戶。男性人口1274人,女性人口1117人,總人口共計2391人,屬於少數民族。

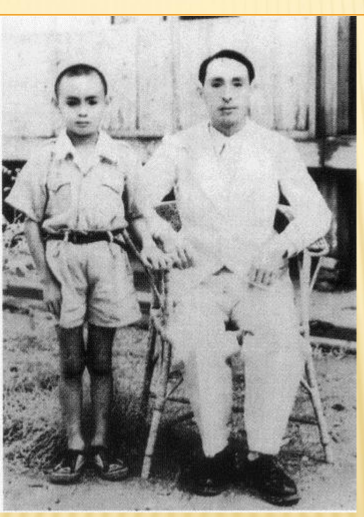




武裝の生蕃人

#### 歷史人物~高一生





高一生的兒子 高英傑現居 嘉義市,是 音樂教育家, 二兒子高英 明已殁,高 英明的女兒 叫作高慧君, 是知名的歌 手演員。

#### 生命豆祭FONA



- \* 生命豆「fona」,是鄒族的傳統美食。因生命豆生命力超強,在貧瘠環境中依然能成長,所以「生命豆祭」即取自生生不息強韌的生命力意涵。
- ★ 象徵高貴聖潔。
- \* 自2002年開始舉辦的阿里山鄒族生命豆祭,不是傳統的鄒族祭儀,而是一個以鄒族集體婚禮為主軸,並結合阿里山部落人文、觀光、產業等資源,由地方政府輔助協辦的新興節慶。

## 生命豆祭儀式







#### 達那伊谷~高山鯝魚的故鄉

× 莲









#### 優遊吧斯鄒族文化園區

近年來因盛產高茶山、阿里山咖啡、花卉、愛玉子、明日葉、苦茶油、山葵及高冷 蔬菜造就農業佳景,而休閒觀光業的發展亦使流失的族人漸漸回流。



民國98年8月8日的莫拉克風災重創阿山鄉後所建立的永久屋,用以安置阿里山鄉的達邦、來吉、山美、新美、里佳及茶山等部落居民,「逐鹿社區」緣起於鄒族的祖先曾到"Poftoga-byobyo"一帶居住,其中"Poftoga"是"斷崖",而"byobyo"是梅花鹿之意,意指此地以前是鄒族的祖先狩獵時,把梅花鹿追逼到斷崖處,後來成為地名,為紀念祖先昔日於此居住。









# 阿里山目出



# ABYOBYOYU